
A11

收
藏

2022

年3

月8

日
星
期
二

责
任
编
辑
：
张
海

编
辑
：
杨
箫
瑟

风
武
当

这尊神像的下半部分，为何要做成
龟蛇相缠的玄武形象呢？左攀介绍，
在《太上说紫微神兵护国消魔经》里，
有一个魔鬼以坎离二气化生龟蛇对抗
真武，最终被降服的故事。这个故事
重新定义了龟蛇和人格化真武的关
系，并结合道教的缘起论，提出龟蛇是
由坎离二种道炁幻化而成。

坎、离本为八卦中的两卦，分别代
表水、火，坎上离下，组成“既济”卦象。
坎外阴而内阳，离外阳而内阴，取坎填
离，坎离交媾，方可达到阴阳调和、水火
既济的纯阳状态。坎离交媾是一种重
要的内丹修炼形式，甚至被视为生命之
源泉，生死之枢机。龟蛇由坎离二气幻
化而成，龟蛇相缠的玄武形象，自然成
为“坎离交媾”的象征。

武当山自古就是修道炼丹的圣

地。最晚在北魏时期，武当山已经成
为丹鼎派的重要活动基地。两宋之
交，真武信仰和武当山逐渐结合，武当
山地位日益显赫，前来修仙炼丹者络
绎不绝。

左攀认为，“治世福神”神像，很可
能是明代武当山丹道大兴背景下，由修
习内丹的武当山道士创作的作品。神
像上半部分是兼具文武神特性的人形
真武，展现了玄天上帝战神、司命之神、
生殖之神、禳灾之神等多重神格。下半
部分是龟蛇相缠的玄武形象，意在彰显

“坎离交媾”的丹道内涵。这尊神像的
面容、服饰与武当山大顶、五龙宫的真
武神像高度相似，应该是明代真武信仰
获皇权加持，在武当山丹道大兴的背景
下，由武当山道士和匠人创作，供奉于
圜室，供丹道修炼者参详所用。

上世纪末流落他乡，几经辗转回归武当山

“治世福神”
真武神像的秘密

在武当山，收藏爱好者傅振宁珍藏着一尊
小型的真武神像。神像小巧玲珑，通高 9.5厘
米，重 0.371千克，紫铜铸造，通体呈黑褐色。
塑像内部空心，可能是以泥心失蜡法浇铸。与
常见真武大帝神像不同的是，这尊神像造型比
较奇特，下半部分为龟蛇合体的玄武形象，蛇
尾与龟尾连接，蛇身后半部分匍匐在龟背右
侧，中段穿过神龟右前足，龟身前半部分伏于
龟壳前方，蛇头在龟颈左侧探出。神像上半部
分为人形真武大帝形象。真武大帝披发跣足，
面容慈祥，上身着圆领文官袍服，小腿绑有铠
甲。右腿盘曲，端坐在龟背之上。整个神像线
条流畅，沉静自然。神像品相比较完好，神态
栩栩如生。

傅振宁介绍，这尊神像出自武当山，上世纪
末被一位宜昌藏友购买收藏，经过多年辗转，
最终回归武当山。由于神像面容和蔼，傅振宁
将他命名为“治世福神”，并以这尊神像为蓝
本，开发多款旅游文创产品。

在十堰，人们对真武大帝形象再熟悉不过
了。可真武神像是如何演变的？左攀认为，真
武源自上古四象之一的北方玄武。先秦时期，
四象（青龙、白虎、朱雀、玄武）观念已经形成。
汉唐之际，作为四象之一的玄武虽是天龟水
神，偶尔也被称为“将军”，但并未被人格化成
有思想、有情感、能讲经说法的神仙。直到唐
末五代，受北帝派及北方崇拜的影响，玄武逐
渐人格化，由龟蛇缠绕的神兽变成人形的神
仙。宋真宗大中祥符五年（1012年），为避赵玄
朗讳，宋真宗下令改玄武为真武，并册封为“真
武灵应真君”，经宋元两朝，真武灵应真君的封
号不断增加和提升。经过宋元两朝三百多年的
丰富和发展，真武成为威名赫赫的道教大神。

先秦时期，玄武的形象可能就是一只乌
龟，东汉依旧如此。在汉代图像文物中，玄武
有时是单独的龟，有时是合体的龟蛇，直到唐
代才基本统一成龟蛇合体的形象。大约在唐
末五代时期，随着北帝派影响力的扩大，北方
崇拜日渐盛行。作为北方意象的玄武，摆脱龟
蛇相缠的形象，化身为披坚执锐的将军。宋元
两朝，随着真武故事日益丰富，真武塑像也形
成许多不同的风格。靖难之役后，明成祖大修
武当，将真武信仰确立为朱明王朝的国家信
仰。今武当山太和宫、紫霄宫、五龙宫的大型
真武神像，都是明代皇家打造。真武塑像造型
在明代前期基本定型，人们今天在各大宫观看
到的真武神像，基本都以武当山宫观神像为蓝
本。

“治世福神”袖珍版真武雕像，究竟
是出自哪个时代？这尊神像最奇特之
处，在于它将人格化的真武和龟蛇合体
的玄武巧妙融为一体，创造了一种全新
的真武神像风格。

其实，玄武背驮神仙的图像古已有
之。南阳麒麟岗汉画像石，一位神仙手
持茂盛的仙草端坐于龟背之上，神龟昂
首阔步奋力向前。无独有偶，考古学者
曾在北魏时期的石棺上发现玄武与神
仙同框的图案，龟蛇将仙人环绕其中，
其寓意似乎不是骑乘而是护卫。这两
幅龟蛇玄武与人形神像同框的图案，虽
与“治世福神”有形似之处，但寓意并不
相同。

龟蛇玄武与人形真武的真正结合，
大约发生在唐末五代，与真武人格化进
程同步。这一时期北帝派盛极一时，作
为北方守护者的玄武，由守护北方的精
灵一跃而成为北方大神将。

可是，将军玄武与龟蛇玄武如何对
接？真武神像如何塑造？都是必须面
对的难题。为解决这个难题，道门学者
对龟蛇玄武进行了二次塑造，龟蛇成了
真武将军的侍从，两者同时出现在神像

之中，既适应了大众审美惯性，又时刻
提醒龟蛇和真武将军的联系，龟蛇玄武
到将军玄武的形象变化，不再显得突
兀。宋代以后的真武神像，一般都把龟
蛇放置在真武脚下。具体位置略有差
异，有的将合体的龟蛇置于两足之间，
有的直接踏在脚下。

足下是否有龟蛇，往往成为判断神
像身份的标志。左攀认为，这尊袖珍型

“治世福神”神像，不可能是宋代以前的
文物。中古时期的画像砖虽与之有相
似之处，但根本不是同一神灵。“治世福
神”的容貌与武当山太和宫、五龙宫中
的真武大帝极其相似，艺术特征和制作
工艺均与明代真武神像相仿，应该是明
代匠人以武当山真武神像为蓝本进行
艺术加工创作而成。

这座袖珍型“治世福神”神像，面容
慈祥，不怒自威。身着文官袍服，膝盖
以下有铠甲绑腿，兼具伏魔特性。神像
左手掐玄天诀，右手掐剑诀，前者为彰
显神像身份，后者意在降妖伏魔。按照
对明代真武神像的分类，这尊神像当属
古圣贤模样的文武神真武图像，且文神
特性较强。

真武神像是如何演变的？

“治世福神”是谁创作的？

“治世福神”是何时创作的？

“治世福神”神像。

“ 在武当山，收藏爱好者傅振宁珍藏着一尊特殊的真

武大帝神像：神像造型比较奇特，出自武当山，上世纪末

流落他乡，经过多年辗转最终又回归武当山。由于神像

面容和蔼，傅振宁将他命名为“治世福神”。那么，这尊

神像到底是谁创作的呢？近期，十堰人、扬州大学社会

发展学院博士后左攀对其进行了考证。

■文、图/记者 罗毅


